
G
en

na
io

08
/2

02
6

M O S A I C O



Quando l’inverno sembra non finire e la pri-
mavera tarda ad arrivare, la vita ci ricorda una 
verità che non cambia: ogni crescita ha biso-
gno di tempo. 
Viviamo in una società che corre, che chiede 
risultati immediati, che non sopporta l’attesa 
e si infastidisce per ogni lentezza. Eppure, la 
Bibbia ci ricorda che “per ogni cosa c’è il 
suo tempo, per ogni evento il suo momen-
to sotto il cielo” (Qo 3,1). La nostra esperien-
za umana e spirituale racconta che le cose più 
preziose maturano piano, e nessuno di noi di-
venta più buono a comando.
L’inverno è un maestro discreto: sembra che 
la natura sia ferma, che gli alberi non faccia-
no nulla, che la terra sia silenziosa. E invece, 
sotto, la vita si prepara, le radici lavorano, il 
seme respira, la primavera si sta accumulan-
do. La pazienza è proprio questo: fidarsi 
del tempo di Dio, senza pretendere che 
tutto fiorisca subito. San Giacomo ci invi-
ta: “Siate dunque pazienti, fratelli, fino alla 
venuta del Signore. Guardate l’agricoltore: 
aspetta il prezioso frutto della terra, pazien-
tando fino a che abbia ricevuto le piogge 
d’autunno e di primavera” (Gc 5,7).
Nel nostro cammino familiare e comunitario, 
la pazienza è fiducia. È la scelta di crede-
re nell’altro anche quando sbaglia, di dare 
spazio a chi è più fragile, di accogliere la di-
versità senza irrigidirsi, di amare senza con-
trollare. È lasciare respirare le relazioni sen-
za sommergerle di pretese, lasciando che 
ognuno possa maturare nel proprio ritmo, 
nelle proprie stagioni. È pazienza con gli al-
tri ma anche con noi stessi. A volte preten-
diamo troppo: vorremmo diventare perfetti, 
non sbagliare più, vivere una fede costante 
e senza dubbi. Ma anche qui vale la stessa 
legge della vita: la crescita non è una scala-
ta, è un cammino. Con inciampi, ripartenze, 
giornate buie e poi giorni luminosi. Il Signo-
re non ci chiede risultati rapidi, ma un cuore 
che si affida. “Nella vostra perseveranza 
salverete le vostre anime” (Lc 21,19). 
La pazienza ha un enorme valore comuni-
tario. Nelle famiglie ferite, nelle nostre rela-
zioni segnate da incomprensioni o fatiche, la 
pazienza diventa medicina. Guarisce la su-
scettibilità, scioglie i malintesi, aiuta a ricom-
porre, a ritessere legami. È la tenerezza della 

Editoriale	 don Mimmo Basile

Fidarsi del tempo di Dio

riconciliazione piccola e quotidiana. San Pa-
olo ce lo ricorda con disarmante chiarezza: 
“La carità è paziente” (1Cor 13,4). Non è 
debolezza: è capacità di custodire la rela-
zione anche quando la vita punge.
In questo nostro tempo, la pazienza può di-
ventare un grande esercizio spirituale: invece 
di affannarci per fare mille cose, proviamo a 
lasciarci guarire dal ritmo del Vangelo. Gesù 
non corre. Non entra mai a gamba tesa nel-
la vita di nessuno. Si ferma, ascolta, attende, 
accoglie. “Imparate da me, che sono mite 
e umile di cuore, e troverete ristoro per 
le vostre vite” (Mt 11,29). A volte basta po-
co: fare un passo indietro, domandare scusa 
senza aspettare tempi perfetti, dare al fratel-
lo e alla sorella la possibilità di ricominciare, 
non giudicare in fretta, lasciare maturare un 
conflitto, dare tempo a un giovane, a un an-
ziano, a un malato. La pazienza è una forma 
di misericordia. È credere che la persona 
davanti a me può cambiare, può fiorire, 
può dare frutto. San Pietro ci ricorda che “il 
Signore è paziente verso di voi, non vo-
lendo che alcuno si perda” (2Pt 3,9). La pa-
zienza di Dio è fiducia in ciascuno di noi.
La fede cristiana non ci invita a fare tutto su-
bito, ma a camminare nella durata, come i 
contadini che sanno attendere il raccolto e 
non si inquietano se il tempo non è pronto. 
Se viviamo così, la vita diventa più libera, 
meno affannata, più vera, più abitabile. E le 
nostre vite ma anche le nostre Comunità di-
ventano più calde, più semplici, più umane.
La pazienza è un linguaggio della primavera: 
non si vede, ma prepara la rinascita e i frutti. 
E forse il dono più grande è questo: quan-
do siamo pazienti, permettiamo alla grazia 
di Dio di lavorare dentro le relazioni senza 
fretta e senza ansia; e la quiete ritorna, silen-
ziosa, come un germoglio. Auguri e buon 
esercizio della pazienza.

2



Pellegrini di Speranza – Zug-Roma:  
il nostro cammino come portatori  
di speranza nel Giubileo dei Migranti

Grazie.
Non potrei iniziare in altro 
modo. Grazie al Signore per 
quanto abbiamo vissuto, 
per un’esperienza unica ed 
emozionante che ho avuto 
la fortuna di condividere con 
un gruppo speciale: una cin-
quantina di persone, mem-
bri della nostra comunità 
della Missione Cattolica Ita-
liana del Canton Zug.
In soli cinque giorni abbia-
mo attraversato mezza Ita-
lia, da Firenze a Roma, fino 
ad Assisi, vivendo insieme 
momenti intensi e indimenticabili. Certo, non 
sono mancati gli imprevisti: folle immense, 
manifestazioni, ritardi, camminate non pre-
viste… ma tutto è stato ripagato dalla gioia 
di aver pregato, camminato e trascorso del 
tempo insieme. È stato un viaggio non da 
semplici turisti, ma da pellegrini di speranza, 
per ricordarci che siamo sempre in cammino 
e che Cristo cammina con noi.
Il momento più significativo del nostro pel-
legrinaggio, nel giorno del Giubileo dei Mi-
granti, è stato senza dubbio il percorso lungo 
via della Riconciliazione, portando la croce 
fino all’attraversamento della Porta Santa in 
San Pietro. Un gesto forte, che ha dato un 
senso profondo al nostro essere migranti e 
credenti.
Molti sono stati i momenti carichi di emo-
zione: l’udienza con il Papa e la sua omelia 
centrata sulla ricchezza e la Vera ricchezza, il 
pellegrinaggio attraverso le Porte Sante delle 
basiliche di Roma, e l’omaggio alla tomba di 
San Carlo Acutis, patrono del nostro oratorio.

Ma ciò che mi ha toccato più 
profondamente sono state 
le celebrazioni eucaristiche. 
La Messa di domenica in 
Piazza San Pietro con Papa 
Leone, insieme a decine di 
migliaia di fedeli e la Mes-
sa di lunedì celebrata con il 
nostro gruppo nella cripta di 
San Francesco ad Assisi.
Due momenti molto diversi, 
ma entrambi fondamentali 
per il mio e nostro cammino 
spirituale. In Piazza San Pie-
tro abbiamo ascoltato una 
riflessione forte e attuale: 

essere missionari oggi “non significa tanto 
partire, ma restare”. Restare per testimoniare 
Cristo con gesti di accoglienza, compassio-
ne, solidarietà. Restare senza chiuderci nel 
nostro individualismo, ma aprendoci a chi è 
solo, a chi arriva da lontano, ed a chi è spes-
so provato dalla vita. Accogliere, ascoltare, 
condividere: così diventiamo presenza di 
consolazione e speranza.
Ad Assisi, invece, la celebrazione nella crip-
ta di San Francesco è stata semplice, rac-
colta e familiare. Una conclusione perfetta 
del nostro pellegrinaggio e, allo stesso 
tempo, uno stimolo a ripartire con una fede 
rinnovata.
Il Giubileo dei Migranti non è stato solo un 
evento simbolico o spirituale: è stato un’oc-
casione concreta di riflessione, un invito a 
riconoscere il nostro ruolo come migranti 
e come parte viva del popolo di Dio. Un’e-
sperienza che porto nel cuore e che consi-
glio a tutti i membri della nostra comunità.

Nicola Zucchetto

3



Lungo l’arco di duemila anni, le Chiese e il 
popolo dei fedeli, hanno onorato la Beata 
Vergine Maria con molti titoli. Le litanie ne 
contengono un consistente elenco. Anche 
nell’epoca attuale si aggiungono nuovi ti-
toli mariani.
Il 4 novembre 2025 il Dicastero per la Dot-
trina della Fede ha emanato una Nota dot-
trinale “Mater populi fidelis. Su alcuni titoli 
mariani riferiti alla cooperazione di Maria 
all’opera della salvezza”. Il documento del 
Dicastero Vaticano è stato firmato dal Papa 
Leone XIV.
Vi si afferma, a partire dalla Sacra Scrittura e 
dalla Tradizione, l’universale maternità spi-
rituale di Maria e la sua potente ed efficace 
missione di intercessione. 
Le parole di Gesù sulla croce sono chiare: 
“Ecco tuo figlio. Ecco tua madre”. Da quel 
momento, la madre di Gesù inizia il compito 
materno verso i credenti, verso le comunità 
cristiane, verso l’intera umanità.
La pietà mariana, iniziata ai piedi della croce 
con l’apostolo Giovanni che ha accolto Maria 
in casa sua, si è sviluppata lungo venti secoli 
nella convinzione che il Crocifisso ha regala-
to a ogni discepolo Maria, con la missione di 
madre spirituale.
Il “popolo fedele di Dio” ha sempre più ar-
ricchito la devozione mariana con titoli che 

Maria, “madre del popolo fedele”, 
cooperatrice all’opera del Redentore

intendono illustrare il volto e il cuore di Ma-
ria, invocata come “rifugio, forza, tenerezza, 
speranza”. Si può dunque confidare, con si-
curezza, nella madre Maria, che ci insegna a 
vivere il Vangelo come lei, e ci aiuta a mette-
re in pratica tutto quello che Gesù ha detto.
Molti dei titoli attribuiti a Maria, talora intro-
dotti dalla pietà popolare, sono stati soste-
nuti e riconosciuti anche da santi, da teologi 
e da pontefici.
La Nota dottrinale vaticana riflette in modo 
speciale su due titoli - Corredentrice, Me-
diatrice. La Chiesa li esclude per la Vergine 
Maria, anche se alcuni gruppi ecclesiali, con 
pubblicazioni e strumenti mediatici, fanno 
pressione perché siano accolti, legittimati e 
universalizzati dal Magistero ecclesiale, cioè 
dai vescovi e dal Papa.
Il documento pontificio illustra, d’altro canto, 
il titolo dottrinalmente corretto, quello della 
cooperazione di Maria all’opera della salvez-
za, quale emerge dalla Sacra Scrittura, dai 
Padri-scrittori della Chiesa, dai Concili (“ma-
dre di Dio”; “sempre vergine”; “tutta santa”), 
dalla Liturgia (feste mariane), dai Dogmi so-
lennemente definiti (Immacolata; Assunta).
Gesù è l’unico che può salvare, perché è 
Dio. Invece, Maria è creatura, non una divi-
nità (quasi a comporre una Quaternità di-
vina!). È salvata da Cristo-Dio, riempita di 
grazia “fin dal concepimento”. È la prima 
redenta. La “prima discepola, quella che 
ha imparato meglio le cose di Gesù”. Colei 
che “ha creduto” per prima, fidandosi di 
Dio e affidandosi a Lui.
In Maria si specchia ogni uomo/donna che 
viene salvato dal Figlio di Dio, unico Re-
dentore. Ma, proprio come è nel suo stile 
- che trova tanti esempi nelle Sacre Scrittu-
re - Dio va in cerca di “cooperatori” per le 
sue imprese. Anche per il progetto di sal-

4



vezza, pienamente ed effica-
cemente compiuto dal “solo” 
che poteva vincere il peccato 
e la morte, cioè dal Cristo-Dio 
Redentore, Dio ha voluto che 
Maria cooperasse, affidando-
le la missione di una maternità 
spirituale nei confronti dell’u-
manità. 
Maria non è chiamata a redime-
re, né ha il potere divino per far-
lo, ma è inviata nel mondo a co-
operare all’opera redentrice del 
Figlio. Non è perciò appropriato né corretto 
usare il titolo di “Corredentrice” per definire 
la cooperazione di Maria all’opera dell’unico 
e universale Redentore.
Scelta e amata dal Padre per essere, con la 
potenza e per l’opera dello Spirito Santo, la 
madre del Figlio di Dio, la Vergine Maria è 
stata donata dal Crocifisso come madre spi-
rituale di tutti gli esseri, modello esemplare 
di discepola, aiuto e sostegno alla fede in 
Dio, alla crescita della vita cristiana, al cam-
mino dentro la storia di salvezza.
Maria ci ricorda che le “grandi cose” fatte in 
lei sono opera di Dio, l’Onnipotente. Lei re-
sta una creatura, per quanto privilegiata, che 
ha avuto bisogno della “misericordia salvatri-
ce” dell’unico e universale Salvatore.
Ciò che il Redentore ha operato in Maria, 
siamo certi che l’ha fatto e lo fa in ogni di-
scepolo, chiamato a essere “santo e imma-
colato nella carità”. 
Pure il titolo di “Mediatrice” deve essere evi-
tato perché “uno solo è Dio e uno solo an-
che il mediatore fra Dio e gli uomini, l’uomo 
Cristo Gesù, che ha dato se stesso in riscatto 
per tutti” (1Tim 2,5-6).
L’unicità della mediazione del Figlio di Dio 
incarnato non impedisce forme di media-
zione partecipata, di molteplice interces-
sione, di protezione materna, di coopera-
zione con Cristo all’opera di salvezza. Cri-
sto coinvolge tutti i credenti, e in maniera 

specialissima la madre Maria, abilitandoli a 
essere collaboratori alla sua opera.
La madre Maria si fa premurosa nelle nozze 
di Cana, intercedendo presso Gesù per ot-
tenere il primo segno miracoloso dell’acqua 
trasformata in vino. Maria si fa vicina alla pri-
ma comunità dei discepoli, che attende lo 
Spirito Santo nel cenacolo, pregando insie-
me e facendo memoria dei fatti e delle paro-
le di Gesù, già asceso in cielo.
Maria prolunga in ogni epoca della storia 
la missione materna ricevuta ai piedi della 
croce.
Ed è impegnata anche dal Cielo a interce-
dere e a influire, come madre spirituale, 
nelle coscienze per avvicinare a Gesù ogni 
uomo/donna, per rinnovare e accrescere 
nel cuore dei credenti la “forma” evange-
lica della vita di Cristo, per portare a piena 
fruttificazione le buone sementi seminate 
nell’arco degli anni.
In molti modi Maria educa il popolo dei fe-
deli con l’esempio della propria vita spesa 
come “serva del Signore”; porta le comu-
nità cristiane che la onorano alla scuola del 
vangelo per essere illuminata e i discepoli 
ai piedi di Gesù per essere da Lui salva-
ti; intercede e prega/parla al Figlio come 
“madre di Dio” e “madre spirituale dei figli 
redenti”.
Missione materna in Terra... e nei Cieli.

Don Celestino Corsato, teologo

5



Diese Frage höre ich oft, sie ist sehr be-
rechtigt, erfordert aber eine pastorale und 
theologische Antwort. Auf der Grundlage 
meiner dreissgjährigen Erfahrung in der 
Schweiz möchte ich die folgende Antwort 
geben, um den Schweizer Pfarreien zu 
helfen, klar und gelassen die pastoralen 
Gründe zu erklären, warum viele Christen, 
darunter auch Italienischsprachige, in ihrer 
Missionsgemeinschaft einen bevorzugten 
Ort des Glaubens und der Zugehörigkeit 
finden. Ich werde versuchen, einige kon-
krete Beispiele aus meinem Missionskon-
text anzuführen.

1. Eine Frage der Sprache und der 
aktiven Teilnahme
Für viele ItalienerInnen, die vor allem in der 
Deutschschweiz leben, stellt die Feier in 
deutscher Sprache eine echte Herausforde-
rung dar. Um die Liturgie voll und bewusst 
zu erleben, ist es grundlegend, die Lesun-
gen, Predigten und Gebete zu verstehen 
(und nicht nur diese). Oft wird mir gesagt, 
dass eine Feier in der eigenen Sprache eine 
aktive und spirituell fruchtbare Teilnahme 
ermöglicht.
Beispiel: Mehrere italienischsprachige 
Famil ien – unter Be-
rücksichtigung der Tat-
sache, dass zahlreiche 
neu zugezogene Per-
sonen über keine oder 
n u r  s e h r  b e g r e n z te 
Deutschkenntnisse ver-
fügen – berichten, dass 
sie den Versuch unter-
nommen haben, an den 
Gottesdiensten der lo-
kalen Pfarrgemeinden 
teilzunehmen. Aufgrund 

erheblicher sprachlicher Barrieren, ins-
besondere bedingt durch den Gebrauch 
des Schweizerdeutschen, war es ihnen 
jedoch kaum möglich, den Predigten in-
haltlich zu folgen, weshalb sie sich nur un-
zureichend einbezogen fühlten. Darüber 
hinaus wurden bestimmte Verhaltenswei-
sen und kirchliche Gepflogenheiten als 
schwer nachvollziehbar wahrgenommen, 
da diese deutlich von den eigenen kultu-
rellen Prägungen bzw. dem jeweiligen Mi-
grationshintergrund abweichen.

2. Ein familiärer und interkultureller 
pastoraler Ansatz
Die italienische Mission bietet eine pasto-
rale Begleitung, die sich sensibel an den 
individuellen Migrationsbiografien, der 
glaubensgeprägten Lebensweise, den li-
turgischen Traditionen sowie den beson-
deren Herausforderungen, die mit dem 
Leben fern der Heimat verbunden sind, 
orientiert.
Beispiel: Viele Angehörige der italieni-
schen Gemeinschaft suchen insbesondere 
die Nähe eines Priesters/Missionars, der 
mit ihrer kulturellen Prägung, ihrer persön-
lichen Lebensgeschichte sowie den spezi-

fischen Schwierigkeiten 
vertraut ist, denen sie 
in der Fremde und fern 
von ihren Angehörigen 
begegnen.

3. Eine 
Gemeinschaft, die 
zum Zuhause wird
Die i tal ienische Mis-
sion bietet nicht nur die 
Messe, sondern auch 
ein Netzwerk aus Bezie-

Warum besuchen viele anderssprachige 
Christen ihre Missionsgemeinschaft

6



hungen, Freundschaften, Unterstützung 
in schwierigen Zeiten und Momenten des 
Austauschs. Für viele ItalienerInnen ist sie 
ein einladendes, familiäres und vertrautes 
Umfeld, in dem der Glaube mit dem kon-
kreten Alltag verflochten ist.
Beispiel: Die Teilnahme an den Gemein-
detreffen zeigt, dass die Mission als ech-
tes „geistliches Zuhause” wahrgenommen 
wird.

4. Keine Alternative, sondern 
Ergänzung zur Schweizer Kirche
Die italienische Mission entzieht den 
Schweizer Pfarreien keine Gläubigen, son-
dern begleitet sie und bildet sie in der 
Katholizität der Kirche aus. Viele Italien-
erInnen (darunter viele junge Erwachse-
ne) wenden sich für die Sakramente und 
spirituelle Unterstützung an die Missio-
ne, leben aber im Pfarreigebiet, nehmen 
auch an lokalen Initiativen teil und pflegen, 
wenn auch nur wenige, Beziehungen zur 
Schweizer Gemeinschaft.
Beispiel: Diverse italienische Familien mel-
den ihre Kinder für den CH-Religionsunter-
richt zur Erstkommunion an und begleiten 
sie gleichzeitig zu den Gemeinschaftsveran-
staltungen der Missione (Oratorium, Minis-
tranten, Feste usw.). Dies zeugt von Zusam-
menarbeit und doppelter Zugehörigkeit.

5. Ein Vorschlag: Verstärkte 
Zusammenarbeit
Die zentrale Frage sollte nicht lauten: „Wa-
rum kommen sie zu Ihnen?“, sondern viel-
mehr: „Wie können wir gemeinsam voran-
schreiten?“ Die italienische Missione fun-
giert als wertvolle Brücke zwischen der ita-
lienischen Kultur und der Schweizer Kirche 
und leistet einen entscheidenden Beitrag 
zu Integration, Dialog und gegenseitigem 
pastoralen Wachstum.
Die örtliche Pfarrei kann aus verschie-
denen Gründen nicht alle Bereiche er-
reichen, die die Missione auf natürliche 
Weise abdeckt. Zudem wird die Rolle 
des Priesters oder Missionars innerhalb 
der Missione anders wahrgenommen 
als die des Pfarrers oder der leitenden 
Verantwortlichen einer Schweizer Pfar-
rei. Eine enge Zusammenarbeit eröffnet 
daher Möglichkeiten, die Stärken beider 
Seelsorgeformen zu bündeln und die 
pastorale Begleitung für alle Beteiligten 
zu vertiefen.
Beispiele für bestehende Kooperationen 
in vielen italienischen Missionen
•	Gemeinsame Feierlichkeiten anlässlich 

der Patronatsfeste der Schweizer Pfar-
reien, die Begegnung und Gemeinschaft 
fördern.

•	Die Missione zeigt sich bereit, Unter-
stützung bei der Verständigung von Do-
kumenten, Übersetzungen sowie in der 
Begleitung und interkulturellen Seelsor-
ge zu leisten (beispielsweise durch ge-
meinsame Aktivitäten oder gemeinsam 
gestaltete Reisen und Pilgerfahrten).

•	Gemeinsame Teilnahme an karitativen 
und sozialen Initiativen, die den Geist der 
Solidarität und Nächstenliebe stärken.

ZUSAMMEN: Ein kirchlicher Weg 
der Gemeinschaft
Italienischsprachige Menschen besuchen 
die Missione, weil sie dort ihre Sprache, 

7



ihre Identität, pastorale Begleitung und 
echte Gemeinschaft finden.
Die Missione ist keine „Konkurrenz“ zur 
lokalen Kirche in der Schweiz, sondern 
eine Bereicherung. Sie ist ein Ort, an dem 
MigrantInnen einen Bezugspunkt finden 
und gleichzeitig eine offene Tür zur Kir-
che erleben. Dies ist besonders bedeut-
sam, da 40 % der in der Schweiz leben-
den Katholiken einen Migrationshin-
tergrund haben und 36,8 % der in der 
Schweiz lebenden Ausländer katholisch 
sind.
Wenn wir weiterhin sagen „Ihr mit an-
deren Sprachen müsst zu uns kommen“ 
oder wichtige Dienste in den Missio-
nen nur im Hinblick auf Integration ein-
schränken, riskieren wir, Menschen zu 
verlieren. Glaube lässt sich nicht auf-
zwingen und Zugehörigkeit zur Kirche 
entsteht nicht aus Pflichtgefühl, son-
dern aus Begegnung und gelebter Be-
ziehung.
Die richtige Perspektive ist eine andere: 
Wie können wir beide Gemeinschaften 
einander begegnen, Schritt für Schritt 
aufeinander zugehen und gemeinsam 
wachsen?

ZUSAMMEN ist kein blosser Slogan, son-
dern ein evangelisches Prinzip: Kirche ent-
steht aus Gemeinschaft, nicht aus Trennung.

ZUSAMMEN bedeutet, die Vielfalt von 
Sprachen und Kulturen als Geschenk des 
Heiligen Geistes anzuerkennen, so wie es 
Pfingsten gezeigt hat.

ZUSAMMEN bedeutet, zu integrieren, 
nicht zu assimilieren: Niemand muss seine 
Identität aufgeben, um Teil der Kirche zu 
sein. Denn die tiefste Identität jedes Chris-
ten, jeder Christin liegt in der Taufe.

ZUSAMMEN bedeutet, dass wir eine ein-
zige Glaubensgemeinschaft sind, geleitet 
von Jesus Christus, in der jeder Getaufte 
denselben Wert, dieselbe Würde und die-
selbe Mission hat.

ZUSAMMEN ist die Zukunft der Seelsor-
ge: nicht mehr zwei parallele Gemein-
schaften, sondern eine pluralistische 
Kirche, in der jeder seine Gaben ein-
bringt, ohne seine eigenen Visionen 
oder Modelle aufzuzwingen.

Don Mimmo Basile

8



Potrebbe presentarsi brevemente?
La prima domenica di Avvento del 2016 
ho iniziato il mio incarico a Zugo. Sono 
stato nominato parroco della parroc-
chia di San Michele e responsabile della 
direzione dell’Unità pastorale (Pasto-
ralraum) Zug- Walchwil. Inoltre, dopo 
il trasferimento del responsabile della 
parrocchia Bruder Klaus di Oberwil, so-
no diventato anche parroco di questa 
comunità.

Come descriverebbe oggi la 
missione pastorale della Chiesa 
cattolica nel cantone di Zugo e quali 
sfide spirituali e sociali vede per la 
nostra comunità?
Come in tutto il mondo, anche nella real-
tà del Cantone di Zugo la Chiesa cattoli-
ca ha il compito di vivere e annunciare la 
“Buona Notizia di Gesù Cristo”. I compiti 
pastorali sono molteplici: essere presen-
ti, accompagnare le persone nei momenti 
felici e difficili, trasmettere la nostra fede 
a bambini, giovani e adulti, sostenere chi 
si trova in situazioni di bisogno.
Il Canton Zugo è profondamente cambia-
to negli ultimi anni: molte persone prove-
nienti da diverse nazioni, culture e religio-
ni hanno trovato qui una nuova casa. Fa-
vorire una convivenza armoniosa tra realtà 
così diverse è una sfida importante alla 
quale anche la Chiesa può dare un contri-
buto significativo.

Lei guida parrocchie molto attive 
(San Michele e Bruder Klaus). Quali 
priorità pastorali sta attualmente 
perseguendo e quali iniziative 
ritiene particolarmente significative 
per il Canton Zugo?
La Chiesa cattolica della città di Zugo ha 
avviato il progetto “Mensch und Kirche 
Zug 2035”, volto a prepararci al futuro: ga-
rantire che anche negli anni a venire pos-
siamo vivere e celebrare la fede, accom-
pagnare le persone ed offrire sostegno, 
nonostante la diminuzione del personale 
pastorale.
Riflettiamo inoltre sull’uso appropriato dei 
nostri edifici (centri parrocchiali, chiese, 
cappelle, case parrocchiali).
Una delle sfide più urgenti del Cantone 
è l’accesso ad alloggi a prezzi sostenibili: 
sempre più persone sono costrette a la-
sciare Zugo per motivi economici. Un’altra 
sfida è preservare la coesione sociale e la 
pacifica convivenza tra tutte le persone.

Nel suo ruolo nella direzione 
dell’Unita pastorale (Pastoralraum): 

«Una Chiesa viva grazie alle sue comunità»
Intervista a Reto Kaufmann – Parroco a Zugo e canonico  
della diocesi di Basilea

Da molti anni la comunità italiana è parte integrante del tessuto sociale e religioso  
del Cantone di Zugo. In questa intervista, Reto Kaufmann offre uno sguardo  

sul suo percorso pastorale, sulle sfide attuali della Chiesa e sulle possibilità di rafforzare  
la collaborazione tra le parrocchie svizzere e la missione cattolica italiana.

9



qual è il fattore più importante per 
favorire una buona collaborazione 
tra diverse comunità linguistiche, in 
particolare con quella italiana?
Ritengo fondamentale creare occasioni di 
incontro. Quando le persone si conoscono 
e dialogano, possono superare pregiudizi 
o malintesi. Celebrare insieme, condivi-
dere momenti conviviali, mangiare e bere 
insieme: sono condizioni preziose per una 
collaborazione che superi anche le barrie-
re linguistiche.

Quali cambiamenti considera 
necessari affinché la Chiesa possa 
rispondere meglio ai bisogni di 
famiglie e giovani?
I giovani sono una parte viva della nostra 
comunità, nei gruppi giovanili, tra i mini-
stranti e nella pastorale giovanile. Anche 
qui, ciò che conta maggiormente sono gli 
incontri personali. La Chiesa mette a dispo-
sizione spazi, ma soprattutto sono gli ope-
ratori pastorali ad essere presenti per i gio-
vani ed accompagnarli nel loro cammino.

Come canonico (Domherr) della 
diocesi di Basilea: quale significato 

ha per lei questo ruolo e quali 
compiti comporta?
Il Consiglio di Stato mi ha eletto canonico 
del Cantone Zugo. Questo incarico è per 
me motivo di grande onore e spero di es-
serne all’altezza. Insieme ai miei colleghi 
degli altri Cantoni della diocesi, svolgo un 
ruolo consultivo per il vescovo.  Inoltre, ho 
il compito – particolarmente bello e signi-
ficativo – di conferire il sacramento della 
Cresima su mandato del vescovo.

La Comunità italiana partecipa 
attivamente alla vita religiosa di 
Zugo. Come si potrebbe rafforzare 
ulteriormente la collaborazione con 
la Missione Cattolica Italiana?
Avvicinarsi gli uni agli altri, condividere la 
vita quotidiana e, dove possibile, celebra-
re insieme. Sostenersi reciprocamente è 
fondamentale per rafforzare ancora di più i 
legami esistenti.

Guardando al futuro: qual è il suo 
augurio per la Chiesa di Zugo e, in 
particolare, per la Missione Cattolica 
Italiana?
Auguro alla nostra Chiesa di continuare a 
essere una parte viva della società, capace 
di trasmettere e celebrare la bellezza della 
fede. La Chiesa non dovrebbe distinguersi 
solo attraverso i suoi edifici, ma soprattut-
to attraverso le persone. Deve rimanere vi-
tale cosicché ogni battezzato può darle un 
volto. Questo vale anche per la Missione 
Cattolica Italiana.
Ci guida una visione elaborata per l’Unità 
pastorale (Pastoralraum) Zug - Walchwil: 
“poiché crediamo che cielo e terra siano 
in relazione, vogliamo aiutare le persone a 
fare esperienza di questo legame”. Siamo 
una comunità cristiana in cammino, ci avvi-
ciniamo agli altri con cura e rispetto, pren-
diamo sul serio le loro preoccupazioni.

Intervista curata da Laura Tedesco

10



Quando ero bambina, al 
di sopra del let to di mia 
nonna c’era un quadro che 
ritraeva una ragazza bellis-
sima. Nella mano sinistra 
teneva una palma, nella de-
stra reggeva un vassoio su 
cui erano adagiati due oc-
chi. I suoi. 
Quell’ immagine mi r ima-
se impressa e chiesi a mia 
nonna chi fosse. Fu lei, per 
prima, a raccontami la sua 
storia. Disse che si chia-
mava Lucia e che le aveva-
no cavato gli occhi perché 
desiderava consacrarsi vergine a Dio, 
laddove la famiglia voleva invece darla in 
sposa di un uomo che non amava. 

Uno scorcio sulla resistenza  
delle Sante al patriarcato

Lucia di Siracusa

Questa breve storia mi rimase così im-
pressa che, non appena fui in grado di 
leggere, decisi di approfondirla. 
Nata a Siracusa nel 283 d.C., Lucia appar-
teneva a una nobile famiglia pagana. Sin 
da bambina, però, Lucia aveva stretto un 
patto segreto con Dio, proclamandosi sua 
sposa. In quella misteriosa unione, Dio – 
per intercessione di Sant’Agata – le con-
cesse il dono della guarigione. Nel cuore 
di Lucia, allora, non ci furono più dubbi: 
sarebbe stata sposa del Signore. 
Ma alla sua volontà si oppose la famiglia, 
che l’aveva già promessa a un uomo da 
lei non desiderato. Fu allora che comin-
ciò la resistenza di Lucia: denunciata dal 
suo pretendente al governo anticristiano 
di Diocleziano, venne condotta davanti al 
prefetto Pascasio, che le impose sacrifici 
agli dèi romani. Lucia rifiutò, in nome di 
quell’amore divino che le ardeva nell’a-
nima: un amore così forte da spingerla a 
resistere anche di fronte alla minaccia di 

11



essere chiusa in un postribolo tra le pro-
stitute. No, neanche la minaccia del di-
sonore toccò Lucia, che – con purezza e 
fermezza, rispose al prefetto: «Il corpo si 
contamina solo se l’anima acconsente».
Provo a immaginare lo sgomento di Pasca-
sio davanti a questa fanciulla che si dichia-
rava pronta a qualunque tortura pur di non 
rinnegare il suo vero Amore. Non poteva, 
il prefetto, permettere che una fanciulla 
mettesse in crisi la sua autorità, al tempo 
stesso patriarcale e statale, quale uomo e 
ministro dell’Impero Romano. Così la con-
dannò a una morte atroce con l’accusa di 
stregoneria. Cosparsa d’olio e posta su un 
patibolo di legna e resina, i soldati accese-
ro il fuoco. Ma le fiamme neanche provaro-
no a sfiorarla: un fuoco più forte le faceva 
da scudo, quello di Dio. Ma il potere pa-
triarcale doveva concludere il suo lavoro, 

per cui Lucia fu trafitta da una spada. Ave-
va solo ventun anni. 
Questa la sua vera storia. Quella che mi 
aveva raccontato nonna, invece, appartie-
ne alla leggenda. Il simbolo degli occhi 
sul piatto, secondo le fonti, non rimanda 
allo strappo dei suoi, ma al fatto che la 
devozione popolare l’abbia eletta protet-
trice della vista. 
Poco importa. Oltre il confine tra storia e 
leggenda, ciò che rimane è che, nel XIV 
secolo d. C., a Siracusa visse una fanciulla 
che – sola contro tutti, ma guidata dal de-
siderio di Dio – oppose strenuamente la 
propria volontà a una società patriarcale. 
E questo, per me, la rende cara ben oltre 
la santità. Per me, infatti, Lucia sarà sem-
pre, insieme ad altre martiri, protettrice 
della resistenza al patriarcato. 

Rosaria Carpino

12



31 Sabato (Benedizione gola) 
Ore 16:00	 Messa Baar, St. Martin 

1 Domenica (Benedizione gola) 
Ore 10:15	 Messa Steinhausen, St. Matthias 
Non si celebra a Cham (Concerto CHAM) 

7 Sabato 
Ore 16:00	 Messa Baar, St. Martin 
Ore 18:30	 Messa Rotkreuz, Pfarrkirche 

8 Domenica 
Ore 10:15	� UNICA S. Messa Steinhausen,  

St. Matthias
Ore 15:00	 Carnevale delle famiglie a CHAM

14 Sabato SAN VALENTINO 
Ore 16:00	 Messa Baar, St. Martin

15 Domenica - DOMENICA DI CARNEVALE 
Ore 10:15	� Unica S. Messa Steinhausen,  

St. Matthias  

18 MERCOLEDÌ DELLE CENERI 
Ore 13:30-16:00 �Incontro pensionati, Rotkreuz 

Zentrum Dorfmatt.
Ore 19:00	 UNICA S.Messa, Baar, St. Martin

21 Sabato 
Ore 16:00	 Messa Baar, St. Martin 

22 Domenica - I DOMENICA DI QUARESIMA 
Ore 10:15	 Messa Steinhausen, St. Matthias 
Ore 17:00	 Messa Cham, St. Jakob 

28 Sabato  
(Unzione dei malati in tutte le S. Messe) 
Ore 16:00	 Messa Baar, St. Martin 

PROGRAMMA LITURGICO
FEBBRAIO 2026

PROGRAMMA LITURGICO
MARZO 2026

1 Domenica - II DOMENICA DI QUARESIMA 
GIORNATA DEL MALATO  
(Unzione dei malati in tutte le S. Messe) 
Ore 10:15	 Messa Steinhausen, St. Matthias
Ore 17:00	 Messa Cham, St. Jakob

7 Sabato 
Ore 16:00	 Messa Baar, St. Martin

8 Domenica - III DOMENICA DI QUARESIMA  
Ore 10:15	 Messa Steinhausen, St. Matthias
Ore 17:00	 Messa Cham, St. Jakob

14 Sabato 
Ore 18:30	 Messa Rotkreuz, Pfarrkirche

15 Domenica - IV DOMENICA  
DI QUARESIMA “LAETARE” 
Ore 10:45	 Unica S. Messa insieme alla co-
munità Svizzera Baar St. Martin – seguirà 
pranzo di solidarietà presso Pfarreiheim Baar 

21 Sabato 
Ore 16:00	 Messa Baar, St. Martin

22 Domenica - V DOMENICA DI QUARESIMA 
Ore 10:15	 Messa Steinhausen, St. Matthias
Ore 17:00	 Messa Cham, St. Jakob

28 Sabato delle Palme  
Ore 16:00	� Messa Baar, St. Martin (consegna 

ramoscelli di ulivo) 

29 Domenica – DOMENICA DELLE PALME 
(Consegna dei ramoscelli di ulivo) 
Ore 09:30	 Messa Zug, St. Oswald
Ore 11.30	 Messa Steinhausen, St. Matthias

13



PROGRAMMA LITURGICO
APRILE 2026

2 GIOVEDÌ SANTO – MESSA IN CENA DOMINI 
Ore 19:30	� Messa Zug, St. Oswald + adorazione 

(possibilità confessioni) 

3 VENERDÌ SANTO 
Ore 15:00	� Zug, St. Oswald, Celebrazione del- 

la Passione (possibilità confessioni)
Ore 20:00	� Via Crucis Baar, St. Martin 

4 Sabato VIGILIA DI PASQUA 
Ore 10:00	� “7 dolori di Maria”, cappella St. Anna 

con la comunità Svizzera
Ore 18:00	 Veglia Pasquale, Baar, St. Martin 

5 DOMENICA DI PASQUA. 
Ore 10:15	� Messa Steinhausen, St. Matthias
Ore 17.00	 Messa Cham, St. Jakob

11 Sabato 
Ore 16:00	 Messa Baar, St. Martin 
Ore 18:30	� Messa Rotkreuz, Pfarrkirche  

insieme alla comunità Svizzera 

12 DOMENICA IN ALBIS e DELLA DIVINA 
MISERICORDIA 
Ore 10:30	 UNICA S. Messa, Zug, St. Michael 

18 Sabato
Ore 16:00	 Messa Baar, St. Martin 

19 Domenica – III DOMENICA DI PASQUA 
Ore 10:15	 Messa Steinhausen, St. Matthias
Ore 17.00	 Messa Cham, St. Jakob

25 Sabato 
Ore 16:00	 Messa Baar, St. Martin 

26 Domenica – IV DOMENICA DI PASQUA 
Ore 10:00	� UNICA S. Messa Zug, Gut Hirt 

(patrocinio) insieme alla comunità 
Svizzera e Missioni di altre lingue - 
segue aperitivo

Giornata del Malato  
– Unzione dei malati
In occasione della Giornata del Malato, che solita-
mente in Svizzera si celebra nella prima domenica 
di marzo, la Chiesa rivolge uno sguardo attento e 
premuroso a quanti vivono la prova della malattia, 
della sofferenza o della fragilità dell’età.

L’Unzione degli infermi è il sacramento non dei 
morti ma della consolazione e della speranza: at-
traverso la preghiera della Chiesa e l’olio benedet-
to, Cristo si fa vicino ai malati, dona forza interiore, 
pace del cuore e fiducia. Non è riservata solo agli ultimi momenti della vita, ma è un 
dono per chi affronta una malattia seria o una condizione di debolezza.

👉 Durante le Messe di sabato 28 febbraio ore 16.00 a Baar e di domenica 1° marzo 
ore 10.15 a Steinhausen e delle ore 17.00 a Cham, sarà possibile ricevere il sacra-
mento dell’Unzione dei malati.

Sono invitati in modo particolare gli anziani e le persone ammalate che desiderano affi-
darsi con fede al Signore.

14



Il carnevale, la storia e significato 
A cura di Fabio Campanile

Carnevale di Baar, il ‘Rabefastnacht’  
(foto Gemeinde Baar)

Il Carnevale ha origini molto antiche, che 
si riconducono alle Dionisie greche ed i 
Satunali romani, nei quali si celebrava la 
rottura dalle convenzioni per poi ritornare 
alla fine della festività al rigore quotidiano. 
Era anche un modo per celebrare la fecon-
dità della terra all fine dell’inverno, quindi 
un’opportunità per finire le scorte alimen-
tari con grandi banchetti. Le prime indi-
cazioni a riguardo delle feste in maschera 
come oggi ci riportano al XIII secolo come 
citato da scrittori dell’epoca. Ai nostri tem-
pi ed anche in riferimento alla festività reli-
giosa cattolica, il significato del Carnevale 
si associa ai festeggiamenti prima del pe-
riodo di astinenza e digiuno della Quare-
sima. Il periodo in particolare è dal giovedì 
grasso fino al materdì grasso, che precede 
il mercoledì delle ceneri, 46 giorni prima 
della Pasqua, come prestabilito da Papa 
Gregorio I agli inizi del VII secolo.
La parola Carnevale deriverebbe dal lati-
no carnem levare (eliminare la carne) o da 
altre accezioni che si riferiscono al simbo-
lismo dei carri e maschere. La stessa tradi-
zione delle maschere risale in particolare ai 
tempi della repubblica di Venezia nel XIII 
secolo, nel quale le persone erano solite 
festeggiare nascondendosi dalle rigide au-
torità del tempo. 
Il Carnevale è oggi celebrato in molti pae-
si nel mondo, ed in particolare alcuni sono 
diventati molto famosi come in Brasile a 
Rio de Janeiro, a New Orleans negli Stati 
Uniti d’America, dove però spesso si assi-
ste ad eccessi ed anche ampio sfruttamen-
to commerciale della festività. 
In Italia in particolare, oltre al Carnevale 
di Venezia, quello di Viareggio è partico-
larmente famoso. Le sue origini risalgono 
al 1874 quando il popolo protestava con-
tro l’aumento delle tasse sfilando su carri 
agricoli adornati e prendendo in giro i più 
ricchi, soliti ai festeggiamenti. 
In Svizzera il Carnevale ha una lunga tradi-
zione che ha resistito nel tempo anche alle 
restrizioni implementate da molte città a 

seguito dell’avvento del protenstatesimo 
nel XVI secolo. In particolare il Carnevale 
di Basilea é il più antico ma anche il più fa-
moso, dal 2017 iscritto nella lista dei patri-
moni culturali ed immateriali dell’Unesco. 
Nel Cantone di Zugo, il Carnevale è un 
periodo speciale festeggiato in tutte le sue 
città principali. A Zugo, c’e’ la tradizione di 
partire alle 5 del mattino del giovedì gras-
so con il Chesslete, dove bande musicali e 
maschere sfilano per il centro città. A Baar, 
si celebra dal 1947 la tradizione del Räbefa-
stnacht, il Carnevale dei corvi, ideato da un 
gruppo di amici che erano soliti riunirsi nel 
ristorante Kreutz, e che volevano dare uno 
spunto creativo per la città con un designer 
grafico, Geny Hotz. Quest’ultimo non solo 
creò con la moglie questi costumi tipici, ma 
lo supportò fino alla sua morte nel 2000. 
Da non dimenticare è anche le celebrazioni 
in Unterägeri e Oberägeri, con costumi ti-
pici locali che si riconnettono a personaggi 
storici del Carnevale locale.
In conclusione il Carnevale si è evoluto nel 
tempo ma rimane sempre un momento di 
festeggiamento tra le comunità, che pre-
cede un momento religioso importante 
come la Quaresima e la Pasqua. Sebbene 
in alcuni casi sia sfociato in eccessi, in mol-
te comunità continua ad avere un caratte-
re più semplice e ludico, a cui partecipano 
gente di tutte l’età. 

15



Lo sapevate che…

Nelle immediate vicinanze di Baar, nei pressi 
di Kappel, am Albis, vi furono due guerre di 
religione fra i cantoni che avevano aderito al-
la riforma protestante contro i cantoni della 
Svizzera interna, rimasti fedeli alla religione 
cattolica. Durante il corso della prima guerra 
nel giugno 1929, avvenne un fatto straordi-
nario ricordato ancora oggi per il suo intrise-
co insegnamento e cioè «  La zuppa di Kap-
pel » che troviamo anche raffigurata sulla 
magnifica facciata di un edificio al Kolinplatz 
di Zugo. Questo importante e simbolico 
fatto avvenne a Kappel poco distante da 
Baar durante la prima battaglia fra i cantoni 
svizzeri della riforma e quelli rimasti cattoli-
ci, quando alla fine di giugno del 1529, le 
truppe zurighesi marciarono contro i cantoni 
della Svizzera centrale. Questa prima Guer-
ra di Kappel, una guerra fratricida tra i con-
federati, fu evitata grazie alla mediazione dei 
cantoni neutrali. Secondo i resoconti storici, i 
fanti di entrambi gli eserciti sfruttarono l’at-
tesa per fraternizzare, mentre i comandanti 
negoziavano, e misero una grande pentola 
sul fuoco nei pressi di Kappel, al confine tra i 
cantoni di Zurigo e Zugo. Si dice che gli abi-
tanti di Zugo abbiano contribuito con il latte 
e gli zurighesi con il pane per una zuppa di 
latte, che fu poi consumata insieme da en-
trambi combattentii. Questo importante e 
simbolico evento della storia svizzera, ci ri-

corda quanto sia importante la condivisione 
dei propri valori per il raggiungimento di un 
traguardo superiore. Per la storia svizzera la 
condivisione é rimasto un valore e un inse-
gnamento che ha contribuito alla pacifica 
coesistenza fra le diverse comunità del Pae-
se e la formazione dell’identità svizzera.
La seconda e ultima guerra di Kappel (1531) 
portò alla sconfitta delle forze riformate e al-
la fine dell’espansione militare della riforma. 
Fra le vittime vi fu anche il riformatore sviz-
zero Ulrico Zwingli.

Luciano Grassi

16



Ho scoperto l’esistenza del cammino di 
Santiago de Compostela circa 25 anni fa, 
ascoltando per caso l’intervista di un pel-
legrino. Mai mi era successo che un rac-
conto mi colpisse così tanto per la sua 
intensità. Il cammino è rimasto un mio de-
siderio per molto tempo, fino all’ottobre 
2025, quando finalmente l’ho intrapreso 
percorrendo il “cammino portoghese” 
(ce ne sono diversi- quello più conosciuto 
è quello francese) insieme a mio marito. 
Anche se è sicuramente importante deci-
dere se affrontarlo in compagnia o meno, 
il cammino resta un’esperienza profonda-
mente personale e unica per ciascuno. Ab-
biamo deciso di partire senza informarci 
molto sui luoghi o su Santiago de Compo-
stela e la sua storia. Volevamo, per quan-
to possibile, scoprire e sperimentare ogni 
giorno le unicità delle tappe del cammino 
e soprattutto vivere pienamente lo spirito 

Santiago de Compostela ed il dono più 
prezioso dato ai pellegrini: “il suo cammino”

del pellegrino con apertura e capacità di 
meravigliarsi. 
Non siamo stati delusi, perché questo per-
corso ci ha offerto moltissimi doni. Abbiamo 
scoperto la bellezza della Galizia, la gene-
rosità delle persone del posto (ancora og-
gi pazienti verso il flusso costante dei pel-
legrini), una natura variegata e generosa, il 
profumo dei fiori, e la quiete che emanano i 
boschi con un gioco di raggi di sole ai qua-
li non si può rimanere indifferenti. Ci siamo 
resi conto di quanto sia prezioso il mondo 
che ci circonda, anche se la quotidianità a 
volte non ci permette di osservarlo e viverlo 
pienamente. 
Sapevo in cuor mio che un cammino per-
corso da milioni di pellegrini nel corso dei 
secoli sarebbe stato speciale, ed in un certo 
senso “santo” per chi lo intraprende con fe-
de. Il senso di comunità o, forse più corret-
to dire, di comunione, che si crea tra pel-
legrini diretti a Santiago è una sensazione 
meravigliosa. 
Ho incontrato persone spinte da motivi mol-
to variegati: la ricerca di sé, la fede, la cele-
brazione della vita, la preghiera, il desiderio 
di elaborare una perdita, la scoperta di una 
spiritualità, la curiosità nata dalla lettura di 
un libro o semplicemente per una prova fisi-
ca. La bellezza del cammino verso l’agogna-
ta meta risiede proprio nella varietà delle 
motivazioni che muovono ogni pellegrino. 
Forse il significato più profondo è pro-
prio questo: su questa terra siamo tutti 
pellegrini in cammino.
Mi sono sinceramente commossa nel vede-
re tanti giovani, soli o in gruppo, camminare 
con entusiasmo e determinazione: meritano 
davvero più ascolto. Il mondo sarebbe più 
accogliente se prestassimo maggiore atten-
zione alla loro voce. Non potrò dimenticare 

17



una signora ottantenne piena di entusiasmo 
e curiosità che ha condiviso un pezzo di stra-
da con noi. Nonostante avesse avuto una 
vita complicata, affermava con serenità che 
comunque “la vita è meravigliosa e va vissu-
ta”. Per me è stata una lezione bellissima. 
Il nostro cammino è stato speciale anche 
grazie ai musicisti di strada che si fermava-
no ai bordi di ruscelli o all’ombra di bellis-
simi alberi e ci hanno accompagnato con 
le loro musiche.  
Durante il cammino mi sono resa conto che 
anche se alcune volte il mondo può appa-
rire difficile o ingiusto, molto dipende da 
quale prospettiva decidiamo di osservarlo. 
Ho sperimentato tanta umanità nella sua 
accezione più bella. Ci si augura continua-
mente “buen camino”. Alla fine del mio 
percorso ho capito che non è solamente un 
semplice saluto ma un augurio a custodire 
la consapevolezza che ciò di cui abbiamo 
davvero bisogno lo possediamo già: la pos-
sibilità di abbracciare la vita, giorno dopo 
giorno, come un dono. 
Questo mi veniva ricordato guardando 
ogni alba e tramonto, ogni prato di fiori, 
alberi rigogliosi. La natura intorno a noi ci 
ricorda ogni giorno che dono bellissimo 
abbiamo ricevuto.  
Appena arrivati alle porte della città di San-
tiago de Compostela si prova sollievo, ma 
anche un po’ di malinconia perché il cammi-
no si conclude. In quel momento ci si rende 
conto che il regalo del Santo di Compostela 
è proprio il “suo cammino” - un regalo ve-
ramente prezioso. 
Di fronte alla cattedrale, la commozione e 
l’allegria si mescolano al contagioso entu-
siasmo di tutti i pellegrini. È veramente un 
momento unico. Certo, ci si disperde tra i 
turisti, e gli abitanti, ma i pellegrini si ricono-
scono dagli enormi zaini, consumati e spes-
so decorati con oggetti più disparati. 
Appena arrivata, sono entrata in cattedrale 
grazie a mio marito rimasto fuori con gli zai-

ni (per motivi di sicurezza non si può entrare 
in cattedrale con gli zaini di grandi dimen-
sioni, per cui molto spesso i pellegrini la visi-
tano in un secondo momento dopo essersi 
rifocillati e soprattutto senza grandi zaini 
sulle spalle). Volevo semplicemente racco-
gliermi un momento davanti all’altare. 
Per una serie di inaspettate coincidenze 
mi sono ritrovata a confessarmi con un sa-
cerdote, il quale un po` sorpreso mi chiese 
quando fossi arrivata. Io risposi: „Beh pro-
prio adesso”. E lui mi disse che avevo com-
piuto ciò che i primi pellegrini facevano ap-
pena arrivati: purificarsi nell’anima con una 
confessione e poi rendere grazie a Dio visi-
tando la tomba del Santo. Queste ed altre 
parole hanno dato un significato ancora più 
profondo al mio cammino. 
Per quanto sia stato emozionante l’arrivo in 
cattedrale, l’esperienza più bella rimane “il 
cammino verso Santiago de Compostela” 
che mi ha ricordato quanto la vita sia un do-
no meraviglioso. L’augurio che faccio a tutti 
i lettori è semplice e sincero: vivere piena-
mente il cammino della propria vita. 
Buen camino!

Laura Tedesco

18



San Giovanni Bosco (1815–1888) è una 
delle figure più profetiche della Chiesa 
moderna. Sacerdote piemontese, educa-
tore, padre e amico dei giovani, ha de-
dicato tutta la sua esistenza a coloro che 
erano più poveri, soli e dimenticati. La sua 
non è stata una santità distante o ideale, 
ma una santità vissuta nelle strade, nei 
cortili, nelle case, là dove la vita era più 
fragile.

Don Bosco nasce in un contesto segnato 
da profonde trasformazioni sociali: pover-
tà diffusa, migrazioni interne, sfruttamen-
to del lavoro minorile, famiglie spezzate. 
Molti giovani arrivavano in città senza 
protezione, senza istruzione e senza spe-
ranza. Don Bosco li ha guardati non con 
paura, ma con compassione e fiducia, in-
tuendo che proprio in loro Dio stava scri-
vendo una storia nuova.

Il cuore della sua missione è stato questo: 
credere nei giovani prima ancora che lo-
ro credessero in se stessi. Per Don Bosco 
ogni ragazzo, anche il più difficile, aveva 
un bene nascosto da far emergere. Non 
li ha mai considerati un problema da ri-
solvere, ma una promessa da accompa-
gnare. Per questo si è fatto loro amico, 
educatore, guida spirituale e padre. Da 
questa visione nasce il suo metodo edu-
cativo, conosciuto come Sistema Pre-
ventivo. Un metodo semplice, ma profon-
damente evangelico, fondato su tre pila-
stri: ragione, religione e amorevolezza. 
La ragione invita al dialogo, al rispetto, 
alla responsabilità personale; la religione 
educa a una fede vissuta, concreta, gioio-
sa; l’amorevolezza è la presenza costante, 
la vicinanza, il sentirsi voluti bene.

San Giovanni Bosco: quale  
messaggio per il nostro tempo

D o n  B o s c o  e r a 
conv into che non 
bas t as se  amare  i 
giovani: era neces-
sar io che ess i  s i 
a cco rges se ro  d i 
essere amati. Per questo stava in mezzo 
a loro, condivideva i giochi, la fatica, le 
domande e anche le cadute. La sua pe-
dagogia non era fatta di castighi e di-
stanze, ma di fiducia, incoraggiamento 
e pazienza. Se Don Bosco vivesse oggi, 
probabilmente ci direbbe di non restare 
lontani dalle nuove generazioni. Ci invi-
terebbe ad ascoltare i giovani, a entrare 
nel loro mondo, a non avere paura delle 
loro fragilità. In un tempo segnato da soli-
tudine, disorientamento e smarrimento, il 
suo messaggio resterebbe lo stesso: ogni 
giovane ha un futuro e merita qualcuno 
che creda in lui.

Don Bosco ci ricorderebbe anche che 
educare è un atto di speranza. Significa 
credere che il bene è più forte del male, 
che la luce vince sempre sulle tenebre, 
che nessuno è definitivamente perduto. 
La sua vita ci insegna che la santità passa 
attraverso la quotidianità, la gioia, la re-
sponsabilità e l’impegno concreto verso 
gli altri.

Ancora oggi il suo carisma continua a vi-
vere nelle opere educative, nelle scuole, 
negli oratori, nelle parrocchie e nelle fa-
miglie. Don Bosco non ha lasciato solo 
istituzioni, ma uno stile di vita: uno sti-
le fatto di accoglienza, fiducia e amore 
educativo. Il suo messaggio resta at-
tuale: il Vangelo si annuncia con il cuo-
re, prima ancora che con le parole.

19



Un solo corpo e un solo Spirito
La Settimana di Preghiera per l’Unità dei Cristiani 2026

Dal 18 al 25 gennaio 
2026 i cristiani di tutto 
il mondo sono invitati 
a v ivere la Set t ima-
na di  Preghiera per 
l ’Unità dei Cristiani, 
un tempo speciale di 
ascolto della Parola 
di Dio, di preghiera 
comune e di incontro 
fraterno tra credenti 
appartenenti a diverse 
Chiese e confessioni 
cristiane.

Q u e s t a  S e t t i m a n a 
n o n  è  u n  s e m p l i c e 
a p p u n t a m e n t o  n e l 
c a l e n d a r i o ,  m a  u n 
c ammino s p i r i tua le 
che nasce dal  desi -
derio stesso di Gesù: 
«che tut t i  s iano una 
cosa sola» (Gv 17,21). 
P regare  per  l ’un i t à 
significa riconoscere 
che ciò che ci unisce in Cristo è più for-
te di ciò che ancora ci divide, e affidare 
allo Spirito Santo il compito di guidare 
le Chiese verso una comunione sempre 
più visibile.

Il tema scelto per il 2026 – «Un solo cor-
po e un solo Spirito» (Ef 4,4) – ci riporta 
al cuore della fede cristiana. L’apostolo 
Paolo ci ricorda che l’unità non è anzitut-
to un obiettivo da costruire, ma un dono 
già ricevuto nel battesimo. Tutti i cristia-
ni, pur nella diversità delle tradizioni, so-
no membra di un unico corpo e vivono 
della stessa forza dello Spirito.

L’immagine che accompagna la Settimana di 
Preghiera per l’Unità dei Cristiani 2026 non è 
solo decorativa, ma profondamente simbo-
lica. Il cerchio richiama visivamente l’idea di 
unità, comunione e pienezza. Lo sfondo ar-
chitettonico rimanda alle radici comuni della 
fede cristiana, mentre i colori sobri invitano 
al raccoglimento e alla preghiera.

La Settimana di Preghiera per l’Unità dei 
Cristiani 2026 è un invito rivolto a ogni cre-
dente e a ogni comunità: pregare insieme, 
conoscersi meglio, imparare a guardarsi 
come fratelli e sorelle chiamati a condivi-
dere un’unica speranza.

20



Mercoledì 18 febbraio 2026 la Chiesa 
apre il tempo santo della Quaresima con 
la celebrazione del Mercoledì delle Ce-
neri. Anche noi, ci ritroveremo alla sera a 
Baar per la Santa Messa alle ore 19.00 
(unica santa Messa in italiano in tutto il 
Cantone Zugo), durante la quale verran-
no imposte le ceneri sul capo dei fedeli.
Il gesto delle ceneri è semplice ma pro-
fondamente eloquente: richiama la fragili-
tà della vita umana e, nello stesso tempo, 
l’urgenza della conversione del cuore. Le 
parole che accompagnano il rito – «Con-
vertitevi e credete al Vangelo» oppure «Ri-
cordati che sei polvere e in polvere ritorne-
rai» – ci invitano a rimettere Dio al centro 
e a riprendere con decisione il cammino 
della fede. La Quaresima è un tempo favo-

La benedizione della gola:  
un segno di fede e di protezione

Al termine delle 
Sante Messe di sa-
bato 31 gennaio 
e domenica 1 feb-
braio 2026 verrà 
impartita la tradi-
zionale benedizio-
ne della gola, un 
rito semplice ma 
ricco di significato, 
profondamente ra-

dicato nella pietà popolare della Chiesa.
Questo gesto è legato alla memoria di San 
Biagio, vescovo e martire del IV secolo, in-
vocato da secoli come protettore dei mali 
della gola. Secondo la tradizione, San Bia-
gio salvò miracolosamente un bambino 
che stava soffocando a causa di una lisca 

di pesce conficcata nella gola. Da questo 
episodio nasce la consuetudine di affidare 
a Dio, per sua intercessione, la salute della 
voce e della respirazione.
La benedizione viene impartita incrocian-
do due candele accese davanti alla gola 
dei fedeli, mentre il sacerdote pronuncia 
una preghiera che chiede al Signore di 
preservare da ogni male e di concedere 
salute del corpo e dell’anima. La luce delle 
candele richiama Cristo, luce del mondo, 
che illumina e custodisce la nostra vita.
Ricevere questa benedizione significa ri-
conoscere con umiltà la nostra fragilità e 
affidarci con fiducia alla cura di Dio, nella 
certezza che Egli ascolta la preghiera del 
suo popolo e accompagna il cammino 
quotidiano di ciascuno.

Inizio della Quaresima: Mercoledì delle 
Ceneri

revole di grazia, segnato dalla preghiera, 
dal digiuno e dalla carità, per prepararci 
alla gioia della Pasqua. L’imposizione delle 
ceneri non è un gesto di tristezza, ma l’ini-
zio di un percorso di rinnovamento, vissuto 
nella fiducia che il Signore non si stanca di 
donarci misericordia e vita nuova.

21



Pranzo di 
       Solidarietà

Domenica, 15 marzo 2026 
ore 10:45 - Baar, St. Martin

S. Messa bilingue insieme alla comunità Svizzera

ore 12:00 pranzo in comune Pfarreiheim Baar 
(insalata, piatto di pasta, bottiglietta d’acqua: CHF 15 /pers)

vino e caffé esclusi

il ricavato del pranzo sarà devoluto interamente ai progetti 
dell’Azione Quaresimale 2026.

é necessario annunciarsi entro il 10 marzo 2026: missione@zgkath.ch / T: +41 41 767 71 40

L’Amore si fa pane condiviso (Mt 25)

DAL NOSTRO UFFICIO DI MISSIONE

STATISTICA 2025

Grazie di cuore 
a tutte/i

per le generose
offerte

Battesimi 
Cresime adulti
Preparazione al matrimonio
Anniversari di matrimonio
Funerali (novembre 2024 - dicembre 2025)

Collette (in CHF)
 Diocesi di Basilea        5'699.15

Caritas 1'599.55
Azione Quaresimale 2025      4'454.80

Altre associazioni
Lungenliga, Krebsliga, Baby Hospital Bethlehem
Inländische Mission IM, TixiTaxi                            

        5'288.60
Progetti Missionari sostenuti   14'065.85

23 *)
15
12 coppie
18 coppie
20

*) Nella presente statistica non sono inclusi i Battesimi celebrati in Italia, per i quali il Missionario ha rilasciato il Nulla Osta e curato la
    preparazione al Sacramento.

Volontari della Missione        84 **) 

**)  di cui il 33% si impegna in più di un tipo di servizio. il 52% si impegna in attività collegate alla Liturgia (Lettori, ministranti, coro) 
        il 48% a Diaconia e Annuncio. 

22



Nel 2026 ricorrono 800 anni dalla morte di san Francesco 
d’Assisi (1226–2026), una delle figure più amate e profetiche del-
la storia cristiana. Ma Francesco non appartiene solo al passato: 
il suo messaggio parla in modo sorprendentemente attuale al 
nostro tempo.
Figlio di un ricco mercante, Francesco scelse di spogliarsi di 
tutto per seguire Cristo povero e crocifisso. Non lo fece per di-
sprezzo del mondo, ma per amore più grande: voleva vivere il 
Vangelo senza compromessi, con cuore libero e mani aperte. 
Da questa scelta nacque una vita nuova, fatta di fraternità, 
semplicità e fiducia in Dio.
Francesco non vedeva la natura come qualcosa da sfruttare, ma 

come una famiglia da rispettare: per questo chiamava il sole, l’acqua e la terra “fratelli” 
e “sorelle”. Ma al centro di tutto c’era Cristo, contemplato nel Bambino di Betlemme, 
nell’Eucaristia e nei poveri.
Otto secoli dopo, in un mondo segnato da paure, solitudini e nuove povertà, Francesco 
ci ricorda che la vera ricchezza è vivere da fratelli, costruendo ponti e non muri. Come 
Comunità di Missione, durante questo anno avremo modo di approfondire il suo mes-
saggio, lasciandoci provocare dal suo stile evangelico e dalla sua passione per Cristo e 
per l’umanità.

San Francesco d’Assisi, 800 anni dopo

23



043 811 47 04
Alpha Spitex GmbH
Watterstrasse 59
8105 Regensdorf

Piket-N. 076 530 20 10
Fax: 043 811 47 06
www.alphaspitex.ch

N
ov

 2
01

9

ZurigoAargauZug

Alpha Spitex il 
servizio a domi-
cilio per persone 
bisognose di cure 
e assistenza. 24 
su 24. Con per-
sonale infermie-
ristico qualifi cato 
e professionale di 
lingua italiana. E un 
organizzazione privata 
con copertura della vostra 
cassa malati.

Siamo operativi nel Cantone 
di Zurigo, Aargau e Zug.

IT

Post CH AG

P.P
CH-6340 Baar

Alpha Spitex il servizio  
a domicilio per persone  
bisognose di cure  
e assistenza 24 su 24. 
Con personale infermieristico 
qualificato e professionale  
di lingua italiana.  
È un’organizzazione privata  
con copertura della vostra  
cassa malati.
Siamo operativi nel Cantone  
di Zurigo, Aargau e Zug.

Alpha Spitex GmbH, 
Trockenloostrasse 37  
8105 Regensdorf
​info@alphaspitex.ch
Tel.: 043 811 47 04
Fax: 043 811 47 06
​24h-Pikett-Nummer:  
076 530 20 1

Zurigo
Aargau
Zugo

043 811 47 04

Landhausstrasse 15, CH - 6340 Baar (ZG)
T: +41 41 767 71 40

www.missione-italiana-zug.ch - missione@zgkath.ch

A servizio della Comunità di Missione 
Missionario:        don Mimmo Basile, mimmo.basile@zgkath.ch
                                Tel. diretto: +41 41 767 71 41                           

Suore Apostole del Sacro Cuore:
Suor Maria Rosa, Suor Cecilia, Suor Silvia,   +41 41 711 40 75  
Sacerdote in Pensione: don Carlo Canton
Presidente del Consiglio Pastorale:  Laura Tedesco

Collaboratori:     Silvana Pisaturo,   silvana.pisaturo@zgkath.ch
                               Gianluca Gullotta, gianluca.gullotta@zgkath.ch
                                

Associazione delle Amministrazioni Parrocchiali del Canton di Zugo (VKKZ) 
Amministratrice: Signora Melanie Hürlimann

Diocesi di Basilea - Vicariato per la regione St. Viktor
Vicario: Hanspeter Wasmer

Fonte immagini: freepik.com,  altre foto messe a disposizione alla Missione


